
 
 

 

As-Sulthan Journal Of Education (ASJE) 
https://ojssulthan.com/asje                               

Vol. 03 No. 01 (2026) : 452-457 

 

MODEL RELASI SAINS-AGAMA JOHN HAUGHT: 
RELEVANSINYA DALAM PENDIDIKAN ISLAM 

 

Imroatul Hasanah
1
, Daris Salama Ulin Nuha

2
, Halimatus Sa’diyah

3
, 

Asnawan4 
1 Universitas Al-Falah As Sunniyah, Indonesia  
2 Universitas Al-Falah As Sunniyah, Indonesia 
 ³ Universitas Al-Falah As Sunniyah, Indonesia  
4 Universitas Al-Falah As Sunniyah, Indonesia 

Email : imroatu021017@gmail.com1, rysmaulha231222@gmail.com2, 
halimatus.sadiyah0199@gmail.com3, asnawan@uas.ac.id 4 

 

E-Issn: 3063-8313 

Received: Desember 2025 Accepted: Desember 2025 Published: Januari 2026  

 
Abstract : 

This article explores John Haught’s model of the science–religion relationship, comprising four 
main approaches: conflict, contrast, contact, and confirmation. Using library research and 
descriptive–comparative analysis, the study examines how Haught’s framework offers a 
dialogical paradigm that enables constructive integration between modern science and religious 
teachings. The findings reveal that Haught’s “contact” and “confirmation” models hold 
significant relevance for the development of Islamic education, particularly in designing 
curricula that respond to scientific progress while maintaining theological integrity. Haught’s 
thought helps bridge the dichotomy between science and religion, fosters a religiously grounded 
scientific attitude, and promotes learning that is more critical, open, and holistic. Thus, Haught’s 
model of the science–religion relationship provides an epistemological foundation for 
strengthening the integration of knowledge within contemporary Islamic education. 

Keywords: John Haught, Science-Religion, Islamic Education 
 
Abstrak : 

Artikel ini mengkaji model relasi sains-agama menurut John Haught yang terdiri atas 
empat pendekatan utama: konflik, kontras, kontak, dan konfirmasi. Melalui kajian 
kepustakaan dan analisis deskriptif-komparatif, penelitian ini menyoroti bagaimana 
kerangka pemikiran Haught menyediakan paradigma dialogis yang memungkinkan 
integrasi konstruktif antara sains modern dan ajaran keagamaan. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa dua model Haught kontak dan konfirmasimemiliki relevansi kuat 
bagi pengembangan Pendidikan Islam, khususnya dalam merumuskan kurikulum 
yang responsif terhadap kemajuan ilmiah tanpa melemahkan nilai-nilai teologis. 
Pemikiran Haught membantu mengatasi dikotomi antara ilmu dan agama, 
menumbuhkan sikap ilmiah yang religius, serta mendorong pembelajaran yang lebih 
kritis, terbuka, dan holistik. Dengan demikian, model relasi sains-agama Haught dapat 
dijadikan landasan epistemologis untuk memperkuat integrasi ilmu dalam Pendidikan 
Islam kontemporer.  

Kata Kunci: John Haught, Ilmu- agama, Pendidikan Islam 
 

PENDAHULUAN  
Relasi antara sains dan agama merupakan salah satu isu epistemologis 

yang terus mengalami dinamika dalam diskursus pemikiran modern. Sejak 
berkembangnya sains modern pasca-pencerahan, hubungan antara sains dan 
agama sering kali diposisikan secara dikotomis, bahkan antagonistik, sehingga 
melahirkan anggapan bahwa kemajuan ilmiah harus menggeser peran agama 

https://ojssulthan.com/asje
mailto:imroatu021017@gmail.com1
mailto:rysmaulha231222@gmail.com2
mailto:halimatus.sadiyah0199@gmail.com
mailto:halimatus.sadiyah0199@gmail.com
mailto:asnawan@uas.ac.id


 

Model Relasi Sains-Agama John Haught: Relevansinya Dalam Pendidikan Islam 

 

As-Sulthan Journal Of Education (ASJE)    
https://ojssulthan.com/asje                             

                                       453 

dalam menjelaskan realitas kehidupan(Barbour, 2000). Pandangan ini tidak 
hanya berdampak pada wilayah teologis, tetapi juga memengaruhi praktik 
pendidikan, termasuk pendidikan Islam, yang kerap menghadapi tantangan 
dalam mengintegrasikan nilai-nilai keagamaan dengan perkembangan ilmu 
pengetahuan kontemporer. 

Dalam konteks pendidikan Islam, dikotomi sains dan agama masih 
menjadi problem laten. Kurikulum dan praktik pembelajaran sering kali 
memisahkan antara ilmu-ilmu keislaman dan ilmu-ilmu sains, sehingga 
menghasilkan peserta didik yang unggul secara spiritual namun lemah dalam 
penguasaan sains, atau sebaliknya(Azra, 2012). Padahal, Islam secara 
epistemologis memandang ilmu sebagai satu kesatuan yang bersumber dari 
Allah Swt., baik yang diperoleh melalui wahyu maupun melalui akal dan 
pengalaman empiris. Oleh karena itu, diperlukan sebuah kerangka konseptual 
yang mampu menjembatani relasi sains dan agama secara dialogis dan 
konstruktif. 

Salah satu pemikir kontemporer yang secara serius mengkaji relasi sains 
dan agama adalah John F. Haught. Ia menawarkan model relasi sains–agama 
yang tidak berhenti pada konflik atau independensi semata, melainkan bergerak 
menuju dialog dan integrasi yang lebih dinamis(Haught, 1995). Menurut 
Haught, sains dan agama memiliki wilayah dan metode yang berbeda, namun 
keduanya dapat saling memperkaya dalam memahami realitas, terutama dalam 
menjawab pertanyaan-pertanyaan makna, tujuan, dan nilai yang tidak 
sepenuhnya dapat dijelaskan oleh sains empiris(Haught, 2000). 
Model relasi sains–agama John Haught menjadi relevan untuk dikaji dalam 
perspektif pendidikan Islam karena menawarkan pendekatan yang sejalan 
dengan prinsip integratif-interkonektif dalam pengembangan ilmu 
pengetahuan. Pendidikan Islam tidak hanya bertujuan mentransfer 
pengetahuan, tetapi juga membentuk kepribadian yang utuh (insān kāmil), yang 
mampu memadukan rasionalitas ilmiah dengan spiritualitas keagamaan. 
Dengan demikian, pendekatan Haught dapat menjadi landasan filosofis dalam 
merumuskan paradigma pendidikan Islam yang responsif terhadap 
perkembangan sains modern tanpa kehilangan identitas keislamannya. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji 
model relasi sains–agama menurut John Haught serta menganalisis relevansinya 
dalam konteks pendidikan Islam. Kajian ini diharapkan dapat memberikan 
kontribusi teoretis dalam pengembangan paradigma pendidikan Islam integratif 
serta menjadi rujukan bagi pendidik dalam merancang pembelajaran yang 
mampu menyinergikan sains dan nilai-nilai keislaman secara harmonis. 
 
METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih untuk mengkaji secara 
konseptual pemikiran John Haught tentang model relasi sains dan agama serta 
menganalisis relevansinya dalam konteks pendidikan Islam (Creswell, 2014) 
Sumber data terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer berupa 

https://ojssulthan.com/asje


 

Model Relasi Sains-Agama John Haught: Relevansinya Dalam Pendidikan Islam 

 

As-Sulthan Journal Of Education (ASJE)    
https://ojssulthan.com/asje                             

                                       454 

karya utama John Haught yang membahas relasi sains dan agama, seperti Science 
and Religion: From Conflict to Conversation dan God After Darwin(Haught, 2000). 
Data sekunder meliputi buku dan artikel ilmiah yang relevan dengan tema 
integrasi sains dan agama serta pendidikan Islam(Barbour, 2000). 

Pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi, dengan 
menelusuri dan mengkaji literatur yang relevan.(Azra, 2012) Analisis data 
menggunakan analisis isi (content analysis) melalui proses reduksi data, penyajian 
data, dan penarikan kesimpulan secara interpretatif untuk menemukan relevansi 
pemikiran John Haught dalam pendidikan Islam (Miles et al., 2014). 

Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber, dengan 
membandingkan berbagai referensi untuk memastikan konsistensi dan validitas 
konsep yang dianalisis(Moleong, 2017). 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Pola Relasi Sains dan Agama 

Analisis literatur terhadap karya John Haught menunjukkan bahwa relasi 
sains dan agama dapat dipahami sebagai bukan sekadar konflik atau pemisahan, 
melainkan sebuah relasi dialogis dan saling mengkonfirmasi. Haught dalam 
karyanya menolak pandangan konflik mutlak dan memberi ruang bagi agama 
sebagai kerangka makna yang memperkaya pemahaman ilmiah (Haught, 1995; 
Haught, 2000). Pendekatan ini sejalan dengan John Hedley Brooke yang 
menyatakan bahwa relasi sains dan agama tidak statis tetapi bergantung pada 
konteks sejarah dan realitas pemikiran masing-masing era(Brooke, 1991).  

Sementara itu, perspektif Stephen Jay Gould dalam Rocks of Ages 
menyatakan bahwa sains dan agama memiliki domain masing-masing yang 
saling melengkapi, yang disebutnya prinsip Non-Overlapping Magisteria 
(NOMA), menunjukkan pentingnya mempertahankan cakupan masing-masing 
bidang tanpa konflik langsung(Gould, 1999).  

Ken Wilber dalam The Marriage of Sense and Soul bahkan mendorong 
integrasi antara sains empiris dengan kesadaran spiritual, sebagai upaya 
menggabungkan dua ranah berbeda agar mampu menjelaskan realitas secara 
utuh(Wilber, 1998).  

Namun, terdapat juga pandangan yang lebih skeptis terhadap 
kemungkinan relasi harmonis antara sains dan agama, seperti yang 
dikemukakan oleh Jerry Coyne yang menilai keduanya bertentangan karena 
sains menuntut falsifiability dan agama cenderung berdasar pada iman(Coyne, 
2015).  
Empat Model Relasi Sains dan Agama Menurut John F. Haught 

John F. Haught merupakan salah satu teolog kontemporer yang 
memberikan kontribusi penting dalam diskursus relasi antara sains dan agama. 
Menurut Haught, hubungan sains dan agama tidak bersifat tunggal atau 
sederhana, melainkan dapat dipahami melalui empat model relasi, yaitu konflik 
(conflict), kontras (contrast), kontak (contact), dan konfirmasi (confirmation). 
Keempat model ini menawarkan kerangka konseptual untuk memahami 
dinamika interaksi sains dan agama dalam konteks epistemologis, ontologis, dan 

https://ojssulthan.com/asje


 

Model Relasi Sains-Agama John Haught: Relevansinya Dalam Pendidikan Islam 

 

As-Sulthan Journal Of Education (ASJE)    
https://ojssulthan.com/asje                             

                                       455 

pedagogis (Haught, 1995; 2000). 
1. Model Konflik (Conflict) 

Model konflik memandang sains dan agama sebagai dua entitas 
yang saling bertentangan dan tidak dapat dipertemukan. Dalam 
perspektif ini, klaim kebenaran agama sering dianggap bertolak belakang 
dengan temuan-temuan ilmiah, terutama dalam isu-isu seperti asal-usul 
alam semesta, evolusi manusia, dan hukum-hukum alam. Haught 
mengkritik model ini karena cenderung menyederhanakan persoalan dan 
mengabaikan kompleksitas baik dalam tradisi keagamaan maupun dalam 
praktik sains itu sendiri (Haught, 1995). 

2. Model Kontras (Contrast) 
Model kontras menekankan bahwa sains dan agama memiliki 

ranah, metode, dan tujuan yang berbeda, sehingga keduanya tidak perlu 
dipertentangkan. Sains berfokus pada penjelasan empiris tentang 
bagaimana alam bekerja (how questions), sedangkan agama berurusan 
dengan makna, nilai, dan tujuan eksistensi manusia (why questions) 
(Haught, 1995). 

3. Model Kontak (Contact) 
Model kontak menegaskan bahwa meskipun sains dan agama 

memiliki perbedaan metodologis, keduanya tetap dapat dan perlu 
berdialog. Dalam perspektif ini, sains dan agama saling bersentuhan pada 
isu-isu fundamental seperti asal-usul kosmos, kehidupan, dan kesadaran 
manusia. Dialog ini memungkinkan agama merefleksikan ulang ajaran-
ajarannya dalam terang temuan ilmiah, tanpa kehilangan identitas 
teologisnya (Haught, 1995). 

4. Model Konfirmasi (Confirmation) 
Model konfirmasi merupakan model yang paling konstruktif 

menurut Haught. Dalam model ini, agama tidak hanya berdialog dengan 
sains, tetapi juga memberikan landasan makna, nilai, dan kepercayaan 

metafisis yang secara implisit menopang kegiatan ilmiah. Keyakinan 
terhadap keteraturan alam, rasionalitas kosmos, dan keterbukaan realitas 
terhadap pemahaman manusia merupakan asumsi-asumsi dasar sains 
yang, menurut Haught, selaras dengan pandangan teologis tentang 
penciptaan (Haught, 1995). 

Implikasi terhadap Pendidikan Islam 
Konsep integrasi sains dan agama yang bersifat dialogis ini memiliki 

relevansi kuat dengan paradigma pendidikan Islam yang ingin menjembatani 
ilmu rasional dengan nilai tauhid. Pendekatan semacam ini sejalan dengan 
wawasan Ismail Raji al-Faruqi yang mengusulkan agar ilmu pengetahuan 
diintegrasikan secara utuh dengan kerangka Islam untuk menghindari 
fragmentasi epistemologis Islam–barat (Al-Faruqi, sebagaimana dibahas dalam 
kajian integrasi ilmu Islam).  

Selain itu, dalam konteks pendidikan Islam, buku Integrasi Islam dan Sains 
dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam menegaskan bahwa integrasi sains 
dan agama dalam pembelajaran membantu peserta didik melihat sains bukan 

https://ojssulthan.com/asje


 

Model Relasi Sains-Agama John Haught: Relevansinya Dalam Pendidikan Islam 

 

As-Sulthan Journal Of Education (ASJE)    
https://ojssulthan.com/asje                             

                                       456 

sekadar pengetahuan teknis, tetapi juga sebagai wahana memahami ayat-ayat 
kauniyah yang menjadi tanda kebesaran Allah.  

Hasil kajian juga menunjukkan bahwa integrasi semacam ini telah 
mendapat perhatian dalam disiplin pendidikan Islam. Buku-buku terkait 
integrasi Islam dan sains menggarisbawahi pentingnya menyusun kurikulum 
yang memadukan aspek empiris sains dengan etika dan spiritualitas Islam untuk 
membentuk insan yang utuh. Pendekatan ini mencakup penggunaan 
pembelajaran sains yang kontekstual dengan nilai tauhid serta penanaman 
makna spiritual dalam setiap proses pembelajaran sains(Schunk & DiBenedetto, 
2021).  
Perspektif Filosofis dan Pendidikan Umum 

Kajian terhadap buku klasik seperti The Order and Integration of Knowledge 
oleh William Oliver Martin menunjukkan bahwa relasi ilmu pengetahuan bukan 
otomatis akan konvergen; diperlukan pemahaman yang jelas mengenai hierarki 
dan interaksi antara jenis-jenis pengetahuan, termasuk sains eksperimental dan 
teologi, agar relasi tersebut dapat produktif (Martin, 1957).  

Selain itu, buku Questions of Truth oleh Polkinghorne dan Beale 
menawarkan pandangan teistik yang memperlakukan sains sebagai cara untuk 
menjawab pertanyaan makna yang tak bisa dijawab sains sendiri, yaitu yang 
berkaitan dengan tujuan dan nilai (Polkinghorne & Beale, 2009).  
Perspektif pendidikan umum seperti yang diuraikan dalam literatur pendidikan 
kontemporer menekankan bahwa integrasi antara sains dan nilai etika penting 
untuk mencegah dehumanisasi pendidikan, yang terjadi ketika pembelajaran 
hanya menekankan aspek teknis tanpa perhatian terhadap nilai moral dan 
spiritual peserta didik(Salmon et al., 2024). 
 
KESIMPULAN 

Model relasi sains dan agama yang dikemukakan oleh John F. Haught 
menunjukkan bahwa hubungan antara sains dan agama tidak selalu bersifat 
pertentangan. Melalui empat model relasi—konflik, kontras, kontak, dan 
konfirmasi—Haught menegaskan bahwa sains dan agama dapat dipahami 
secara proporsional sesuai dengan peran dan pendekatannya masing-masing. Di 
antara keempat model tersebut, model konfirmasi merupakan pendekatan yang 
paling relevan karena memandang agama sebagai sumber makna dan nilai yang 
dapat memperkuat pengembangan ilmu pengetahuan. 

Dalam konteks pendidikan Islam, pemikiran John Haught relevan untuk 
mengatasi dikotomi antara ilmu agama dan ilmu sains. Pendidikan Islam dapat 
mengembangkan pembelajaran yang integratif dengan memandang sains 
sebagai bagian dari upaya memahami kebesaran Allah melalui alam semesta. 
Dengan pendekatan ini, peserta didik tidak hanya memperoleh pengetahuan 
ilmiah, tetapi juga memiliki kesadaran spiritual dan etika dalam memanfaatkan 
ilmu pengetahuan. 

Dengan demikian, model relasi sains–agama John Haught dapat dijadikan 
landasan konseptual dalam pengembangan pendidikan Islam yang holistik, 
seimbang, dan relevan dengan tantangan zaman. 

https://ojssulthan.com/asje


 

Model Relasi Sains-Agama John Haught: Relevansinya Dalam Pendidikan Islam 

 

As-Sulthan Journal Of Education (ASJE)    
https://ojssulthan.com/asje                             

                                       457 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan 

Milenium III. Kencana Prenada Media Group. 
Barbour, I. G. (2000). When Science Meets Religion: Enemies, Strangers, or Partners? 

HarperSanFrancisco. 
Brooke, J. H. (1991). Science and Religion: Some Historical Perspectives. Cambridge 

University Press. 
Coyne, J. A. (2015). Faith Versus Fact: Why Science and Religion Are Incompatible. 

Viking. 
Creswell, J. W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 

Approaches (4th ed.). Sage Publications. 
Gould, S. J. (1999). Rocks of Ages: Science and Religion in the Fullness of Life. 

Ballantine Books. 
Haught, J. F. (1995). Science and Religion: From Conflict to Conversation. Paulist 

Press. 
Haught, J. F. (2000). God After Darwin: A Theology of Evolution. Westview Press. 
Martin, W. O. (1957). The Order and Integration of Knowledge. University of North 

Carolina Press. 
Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative Data Analysis: A 

Methods Sourcebook (3rd ed.). Sage Publications. 
Moleong, L. J. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif. Remaja Rosdakarya. 
Polkinghorne, J., & Beale, N. (2009). Questions of Truth: Fifty-One Responses to 

Questions about God, Science, and Belief. Westminster John Knox Press. 
Salmon, Y., Saefudin, D., Mujahidin, E., & Husaini, A. (2024). Pengembangan 

Kurikulum Sekolah Islam Terpadu Tingkat SMP di Pondok Pesantren ( Studi 
Lapangan pada Pesantren Ibnu Salam Nurul Fikri Boarding School Serang Banten 
). 1(6), 354–369. 

Schunk, D. H., & DiBenedetto, M. K. (2021). Self-efficacy and human motivation. 
Advances in Motivation Science, 8(November), 153–179. 
https://doi.org/10.1016/bs.adms.2020.10.001 

Wilber, K. (1998). The Marriage of Sense and Soul: Integrating Science and Religion. 
Random House. 
 

https://ojssulthan.com/asje

